ECOFEMINISMO Y ALTERNATIVA
SSN:1885-477X
www.tierradenadieediciones.com www.youkali.net

por Montserrrat Galceran Huguet

La irrupcion del ecofeminismo en los anios 80 supuso una innovacion
provocadora en el horizonte del feminismo. En el estado espariol se tuvo noticia
de su existencia en torno a la camparia contra el Banco Mundial, el Fondo
Monetario y el Gatt titulada “Cincuentaanos bastan” (1993), siendo la revista
“Ecologia politica” una de las primeras en llamar la atencion sobre él.
Especialmente interesantes fueron los primeros articulos de Vandana Shiva y la
traduccion de sus libros en el arco de aquellos aiios’

La importancia del ecofeminismo y de su aire radicalmente nuevo, puede
medirse por su intervencion en un horizonte, dominado por la polémica entre
los llamados “‘feminismo de la igualdad” y ‘“‘feminismo de la diferencia”. Hasta
aquel momento el “‘feminismo dela igualdad” venia siendo defendido, con éxito,
por feministas que hacian de sus posiciones una continuacion, mas o menos
matizada, de las teorias de la Illustracion. Frente a ellas habia empezado a
difundir se en la década de los 80 una nueva posicion, ésta venida de Italia, que
dio en llamarse ‘‘feminismo de la diferencia’ y cuyas autoras de cabecera eran
las feministas milanesas de la “Libreria de Mujeres”. Entre ambas corrientes
se produjo un debate agudo, a veces virulento y sarcastico, que ha lastrado el
desarrollo del feminismo espariol. Quiza eso no hubiera ocurrido de no haber
surgido el feminismo en la ultima fase del franquismo y en estrecha relacion
con los movimientos anti-franquistas. Visto desde las aposentadas sociedades
democraticas europeas de principios del siglo XXI, quiza pueda parecer
extranio que tal simbiosis existiera pues, qué duda cabe, de que los movimientos
anti-franquistas eran mayoritariamente masculinos y no incorporaban el
discurso de género y, sin embargo, fue entre sus filas y sus militantes, donde
surgieron inicialmente las primeras posiciones feministas. Las llamadas
“feministas de la igualdad”, entre otras la muy conocida filosofa Celia Amoros,
reciente Premio nacional de ensayo, —merecido, en su caso — explican esta
conjuncion historica a partir de una caracteristica basica del feminismo: la de
ser un movimiento vindicativo al que acompaiia una teoria critica
emancipadora, dado lo cual es logico que naciera junto a otros movimientos de
emancipacion y en el marco del discurso critico por excelencia, el discurso
ilustrado. El feminismo constituye segun esta autora, la parte olvidada de aquel
discurso, que incorpora la continuacion de sus emperios y le aporta la fuerza
necesaria para renovar sus objetivos. Esa posicion mantiene una discusion
fraternal con la tesis habermasiana de la llustracion incompleta, y presume que
es ese feminismo el que puede y debe hacer suyos los presupuestos universales
de la Ilustracion, uno de cuyos déficit mayores es la negacion a las mujeres de
su caracter de “sujetos”. Siendo por otra parte muchas de esas feministas,

Especialmente interesante fue el articulo “Naturaleza, mujer, trabajo, capital: la mas profunda
contradiccion” de Ariel Salleh,
publicado en la revista , Ecologia Politica, n° 7 (1994), pp. 35-47. Siguieron la traduccion de Staying
Alive . Woman ecology
and survival ( Abrazar la vida, Madrid, horas y HORAS, 1995) y Ecofeminism ( Ecofeminismo,
Barcelona, Icaria, 1997).



militantes o simpatizantes del partido socialista (PSOE), sus posiciones
politicas practicas estaban —y estan— en estrecha relacion con el discurso
modernizador de aquel partido.

En este ambiente, racionalista y modernizador, ilustrado, irrumpio en el
ano 1979, el discurso de la diferencia femenina, en gran parte debido a Victoria
Sendon y a M* Milagros Rivera Garretas, esta ultima traductora y populizadora
de las posiciones de las italianas. Su irrupcion en el Congreso de Granada de
aquel ano, asi como la publicacion del libro de Sendon, Sobre diosas, amazonas
v vestales. Utopias para un feminismo radical (1981) supuso, como recuerda la
propia C. Amoros, una descalificacion global del feminismo dominante hasta el
momento® . Se pusieron en cuestion desde conceptos bdsicos tales como
“igualdad”, “paridad”, “sujeto politico”... a modos de comportarse en las
reuniones y asambleas. Las “de la diferencia” preconizaban adoptar formas
ludicas de conducta, deshacerse de los “Ordenes del dia” y de la minucia
patriarcales, investigar nuevos temas y nuevas formas de lucha, “partir de si”
como recomendaban las italianas en la busqueda de un camino propio y
diferente. La polémica estaba servida y se prolongo durante decenios sin que
las posiciones llegaran a un debate ecuanime y respetuoso. Solo en los ultimos
anos la diferenciacion ideologica ha empezado a resultar obsoleta, aunque se
mantengan importantes diferencias en los temas y en las prdcticas politicas. Tal
vez una de sus razones sea la aparicion de nuevas generaciones para quienes el
hecho de “ser mujer” no necesite de justificaciones especiales, y pueda hacer
politica y teoria sin tener que echar mano de toda la ristra de argumentos.

Por primera vez la legitimacion de las acciones, la pregunta por el derecho
que tenemos para comportarnos de una o de otra manera, esta empezando a
ceder bajo la fuerza de las reivindicaciones y de las exigencias.

Es comprensible que en un espacio tan sobrecargado, la problematica del
ecofeminismo resultara bastante enigmdatica. Las feministas de la igualdad lo
consideraron una forma especialmente clara de feminismo de la diferencia, reo
de un esencialismo y de un naturalismo ni siquiera difusos. Con su defensa de
la Naturaleza con mayusculas, en la importancia concedida a la maternidad y
al cuidado, rememoraba las peores trazas del discurso tradicional sobre la
mujer, propio de las capas mds conservadoras. Para las feministas de la
diferencia en version espanola, como Milagros Rivera, su discurso era
ininteligble o, como ella misma dice: “las obras sobre esta cuestion a las que
he tenido acceso, no han conseguido engancharme’”. A excepcion de esta corta
frase no hay mayor referencia al tema en un libro de casi 300 paginas que
repasa las diversas corrientes y ni siquiera las autoras mas relevantes de esta
corriente — M. Mies y V. Shiva — ocupan un lugar en la bibliografia. Entre las
pocas referencias de autoras esparnolas se encuentran algun articulo de A.
Puleo, una antologia de M“ Xosé Agra y algun que otro texto de la autora de
estas lineas’.

2 AMOROS, C., Tiempo de feminismo, Madrid, Catedra, 1997, pp. 415 y ss.

3 Nombrar el mundo en femenino, Barcelona, Icaria, 1998, p. 14.

* ALICIA PULEO, 2002: “Feminismo y ecologia”, El Ecologista, 31. AGRA, M* Xosé (comp.), Ecologia
y feminismo, Granda, ed. Comares, 1997. GALCERAN, M. “Mujer y naturaleza: en torno al
ecofeminismo”, en Mujer, ideologia y poblacion, Sevilla,

ed. clasicas, 2000.



Aportaciones del ecofeminismo

Dado este contexto no estd de mds preguntarse qué aporta el ecofeminismo de
innovador, original o sugerente. A mi modo de ver sus aportaciones mas relevantes se
concentran en cuestiones que aquellos discursos dejan en la sombra y que, de modo
sintético, podriamos resumir en el engarce entre la tematica de las mujeres y el analisis
socio-econdmico, la reivindicacion del vivir como un tema substantivo aunque
recubierto en ocasiones de un lenguaje considerablemente mistico, y la reconsideracion
de una epistemologia que insisten en considerar “materialista critica”.

1. Engarce entre la tematica de las mujeres y el analisis socio-economico

Las ecofeministas analizan las sociedades del capitalismo desarrollado que llaman
“sistema partriarcal capitalista”, a partir de posiciones heredadas de R.Luxemburgo y de
su interpretacion de la logica de la acumulacion. En el marco de los debates entre los
marxistas de la 2 Internacional, R. Luxemburgo desarrollé una teoria de la acumulacion
capitalista, que pretendia explicar la dindmica de las crisis econdmicas en un sistema, el
capitalismo, dotado de una extraordinaria capacidad de ampliacién y de supervivencia.
Para ello se sirvio de una lectura de El Capital en clave espacial y no s6lo temporal. Es
decir, donde otros marxistas relevantes como K. Kautsky y E.Bernstein, veian el
desarrollo procesual de un capitalismo eurocéntrico, R. Luxemburgo identifico las
tendencias a la colonizacion del espacio no-capitalista y a la guerra como elementos
centrales de la acumulacion ampliada. Para Kautsky el capitalismo se extendia por las
sociedades europeas produciendo una progresiva proletarizacion y un aumento
imparable de la industrializacion que llevaria inexorablemente a la catastrofe final,
mientras que para Bernstein, el proceso continuado de expansion de la industria estaba
volviendo el sistema mds complejo ya que, simultdneamente a las grandes, crecian las
pequefias empresas que las completaban subsidiariamente; por ello no cabia hablar de
“proletarizacion”, sino de un proceso combinado de creacion de segmentos de clase
intermedia, lo que alejaba la perspectiva de revolucion. En ambos casos el analisis
privilegiaba la dimension temporal en un espacio reducido, y discutia sobre la mayor o
menor velocidad del proceso, lo cual tenia importancia primordial pues segun fuera éste,
era a su vez mas o menos probable e inminente una proéxima revolucion.

R. Luxemburgo desencaja la cuestion al presentar una expansion capitalista no sélo
temporal sino también espacial, que avanza colonizando continuamente el espacio
exterior y retransformando parte del plusvalor excedente en capital productivo de
medios de destruccion (militarismo). De esta forma el capitalismo puede prolongar su
existencia en un proceso continuo de reproduccion ampliada en el que se comporta
como un sistema abierto, en intercambio desigual con su “exterior”, el mundo no
capitalista donde va a buscar sus recursos y su fuerza de trabajo y al que vende sus
mercancias. Por consiguiente el capital(ismo) tiene que absorber continuamente riqueza
no producida de forma capitalista para que la acumulacién se mantenga. Su entorno,
segun dice la autora, es el medio no-capitalista en el que este sistema nace y se

desarrolla y del que necesita para no asfixiarse. En su importante y conocida obra La
acumulacion del capital (1912), introduce una descripcidon historica muy viva de los
desmanes del colonialismo en el mundo entero, desde la destruccion de la economia

natural por los ingleses en la colonizacion de la India y la guerra del opio, a la
destruccion de la economia egipcia que acabd con la quiebra total del pais, el cual

pas6 bajo mandato britdnico como consecuencia de la deuda contraida con la
construccion del canal de Suez y de la convulsion de la economia agraria. Su conclu-



sion es clara: el capitalismo combate y aniquila en todas partes la economia natural,
la produccién para el propio consumo, la combinacion de la agricultura con el
artesanado. Necesita imponer la economia de mercado para dar salida al propio
plusvalor. Esto se consigue en gran parte a través del endeudamiento, siendo en este
proceso que el capitalismo se convierte en imperialismo o dicho de otro modo, la teoria
del imperialismo explica como la acumulacién ampliada s6lo es posible por esa
extension expoliadora de la economia de mercado que arruina todas las otras formas
economicas. Por consiguiente no se trata de una expansion centrada en un estado cuanto
de la expansion del capitalismo propiamente dicho, sea o no de caracter estatal-nacional.

En el marco de este analisis, las ecofeministas retoman aquellos aspectos que mas
les interesan y éstos son el tema de la pobreza como la otra cara del desarrollo
capitalista, el de las colonias internas y el de las llamadas “mercancias ficticias”, o sea
el proceso por el que determinados objetos que no son mercancias (como la tierra o el
dinero y no digamos, la fuerza de trabajo) pasan a ser consideradas como tales.

El tema de la pobreza es especialmente importante. En sus textos, tanto V. Shiva
como M. Mies dan un giro de ciento ochenta grados al modo de plantear el problema
pues en vez de tomar las sociedades ricas del Norte como medida, y hablar de “pobreza”
para

referirse a las sociedades del Sur, valoradas en relacion a las primeras, toman a las
economias de subsistencia prevalecientes en aquellas zonas como la norma, y designan
a las sociedades del Norte como “opulentas”. Con esta sencilla operacion alteran los
parametros de la valoracioén habitual, pues las sociedades capitalistas ricas dejan de ser
tomadas como el objetivo deseable del desarrollo, para pasar a ser consideradas como
sociedades expoliadoras y despilfarradoras de recursos globales. A partir de ahi,
retoman la distincion presente en estudios africanos segun la cual se debe hablar de dos
tipos de pobreza, la de sociedades de “economia de subsistencia”, que en la valoracion
habitual dominante denominariamos “pobres”, si bien sus economias les permiten
regimenes de subsistencia suficientes en la satisfaccion de las necesidades basicas y
acordes con el medio; y aquellas economias que propiamente deberiamos designar
como “pobres”, a saber, aquellas en las que la desviacion de los recursos naturales hacia
la economia de mercado, ha privado de los recursos que garantizaban la subsistencia,
convirtiéndolas precisamente en tales.

Seglin este andlisis, y en total contraposicion al modo habitual de presentar las
cosas, la pobreza no es un fendmeno natural que las politicas de desarrollo permitieran
vencer, sino que al revés, las politicas capitalistas de desarrollo producen pobreza, ya
que en su constante proceso de reproduccion ampliada, apuntalan un “sobre-desarrollo”
expoliador en el Norte y crean subdesarrollo en el Sur al destruir los modelos de
subsistencia. Es un error pensar que los recursos que se extraen del Sur y se insertan en
las economias productivistas del Norte, antes de esta operacion estaban
desaprovechados o eran inutiles, ya que, como sefiala V. Shiva, formaban parte de
economias de subsistencia que ahora se ven privadas de ellos: “ cuando dichos recursos
ya han sido usados por la naturaleza para mantener su produccion de recursos
renovables y por las mujeres para obtener el sustento, el desviarlos hacia la economia de
mercado, genera una situacion de escasez para la estabilidad ecologica y crea nuevas
formas de pobreza para la mujer”®. M. Mies subraya el mismo pensamiento: “la pobreza

> La acumulacién del capital, México, ed. Grijalbo, 1967, p. 310. Sobre el interés de R. Luxemburgo para
otras lecturas feministas, v. HAUG, F., Frauen-Politiken, Hamburg, Argument, 1996, pp.233-264.

6 Abrazar la vida, pp. 39-40.



de los paises subdesarrollados no es el resultado de un retraso “natural” sino la
consecuencia directa del sobredesarrollo de los paises industriales ricos que explotan a
la llamada periferia en Africa, Suramérica y Asia”’. Ambas denominan a este fenémeno
“colonialismo” que es producido por el desarrollo, en lugar de ser preexistente al mismo
y eliminable por éste, como una concepcion interesada nos permitiria creer. En cuanto
al tema del colonialismo, es sabido que desde finales del siglo XIX diversos autores se
han esforzado por poner de relieve su importancia en el desarrollo del capitalismo
global, constatando que por este medio se debilitan las dificultades surgidas de un
desarrollo fuertemente contradictorio al derivarlas hacia el “exterior”, haciendo de la
extraccion de recursos en la periferia un mecanismo compensador de las turbulencias
internas. En este sentido hay que sefialar que los anélisis de Wallerstein y su perspectiva
global, nos han permitido comprender que el capitalismo es un sistema conjunto, en el
que las relaciones entre centro y periferia dibujan un complejo sistema de dominacion
del primero sobre la segunda.

Ahora bien, en el capitalismo histérico, como lo denomina Wallerstein, las colonias
exteriores, proporcionadas por los paises colonizados, se complementan con las
“internas”, es decir con todos aquellos aportes de trabajo no remunerado, y ni siquiera
considerado como tal, que distintos sectores de la poblacidon, en especial las mujeres,
desarrollan en el interior del sistema. Ese mecanismo permite que no todo el trabajo
necesario para mantener con vida a una sociedad (capitalista) deba desarrollarse en las
condiciones de trabajo hegemonicas —trabajo asalariado para un propietario de medios
de produccion distinto del trabajador— sino que es realizado en condiciones “andmalas”,
siendo sin embargo este trabajo el que garantiza con mucho la subsistencia de la
sociedad. Segun el autor antes citado “la cantidad de trabajo plenamente proletarizado
en la economia-mundo capitalista no llega hoy en total ni siquiera al 50%"*

En consecuencia el “sexismo”, o sea la discriminacion negativa en funcion del sexo,
no es una mera paradoja que acompafie a un sistema que se caracterizaria por su
tendencia a la igualdad formal, sino que es consustancial al mismo. Wallerstein lo
explica de un modo quizd demasiado “historico” pero no por ello menos preciso: “lo
que hubo de nuevo en el capitalismo historico fue la correlacion entre division del
trabajo y valoracion del trabajo. Los hombres tal vez hayan hecho a menudo un trabajo
diferente del de las mujeres (y los adultos un trabajo diferente del de los nifios y
ancianos) pero en el capitalismo historico ha habido una constante devaluacion del
trabajo de las mujeres (y del de los jovenes y viejos) y un paralelo hincapié en el valor
del trabajo del var6én adulto. Mientras que en otros sistemas hombres y mujeres
realizaban tareas especificas (pero normalmente iguales), en el capitalismo historico el
varon adulto que ganaba un salario fue clasificado como “cabeza de familia” y la mujer
adulta que trabajaba en el hogar como “ama de casa”. Asi cuando se empezaron a
compilar estadisticas nacionales, que eran a su vez un producto del sistema capitalista,
todos los cabezas de familia fueron considerados miembros de la poblacion activa, pero
no asi las amas de casa. Asi se institucionaliz6 el sexismo™. En el capitalismo clasico la
sobrevaloracion del trabajo asalariado masculino ha ido de la mano con la subvaloracion
del trabajo de subsistencia garantizado por las mujeres sin paga alguna, del mismo
modo que la sobre-abundancia de las sociedades ricas consideradas globalmente, va de
la mano con el subconsumo de las pobres.

7 Ecofeminismo, p.88.

8 Capitalismo historico, Madrid, s. XXI, 1988, p. 12.
?idem, p. 15.



En este punto el andlisis socio-econdmico de las ecofeministas muestra su aguijon
feminista ya que la mayor parte de las trabajadoras que garantizan en todas las
sociedades esta supervivencia somos las mujeres. Y eso no por una especial condicion
esencial que nos caracterice, sino como efecto del lugar que ocupamos en la distribucion
social del trabajo, como consecuencia del cardcter patriarcal de la mayoria de las
sociedades existentes.

El modelo de la colonia tiene también otro aspecto digno de ser tomado en cuenta:
genera adhesion por parte del colonizado. En los debates feministas suele ser una
constante la cuestion de hasta qué punto las propias mujeres participamos en nuestra
subordinacion al vardn, en la medida en que tomamos sus codigos de referencia como
los unicos posibles. Esta caracteristica, que Bourdieu analiza repetidamente como
“violencia simbdlica” por la cual se priva al dominado (a la dominada) de conciencia
sobre su situacion, pues se la adscribe al unico modelo simbdlico existente, el del
dominador, es corriente en todas las practicas de colonizacion, ya que su primer efecto
es suprimir la cultura del colonizado como cultura propia'’.

En el caso de las mujeres la pérdida de esta cultura va unida a la desaparicion de
aquella actividades que tradicionalmente habian desempefiado y en las que habia
surgido una especifica “cultura entre mujeres”, justamente porque se trata de actividades
que entran en el circuito de la mercantilizacion capitalista, que los incorpora a su
colonizacién de los &mbitos de produccion de vida. Asi pues la novedad del
ecofeminismo proviene de haberse planteado la pregunta de cémo afecta el enorme
movimiento del actual capitalismo planetario a las mujeres. ;Qué ocurre con los
productos de subsistencia, con las materias primas, con los desechos, en este mundo
devenido uno?, ;qué ocurre con las mujeres, acaso lo viven de algiin modo especifico o
quiza tiene para nosotras consecuencias especiales?, es decir ;, afecta de algin modo y si
es asi de cual, todo este cambio a las luchas de las mujeres, a nuestras condiciones
cotidianas de vida y a nuestras posibilidades de supervivencia?

Al colocar la perspectiva de las mujeres afectadas en el centro de los analisis, la
perspectiva ecofeminista permite comprender, no s6lo que ellas son las primeras
afectadas por las politicas de capitalizacion y de desarrollo, que generan nuevas
desigualdades, sino que esa politica destruye el tejido vivo que permite subsistir a las
sociedades y de cuyo mantenimiento nos ocupamos nosotras diariamente. Como dice la
propia V. Shiva “ el hecho de que hoy haya en el tercer mundo cada vez mas pobres
padeciendo hambre, estd intimamente relacionado con el modelo patriarcal de progreso
que toma las ventas y las ganancias como indicadores de bienestar y destruye de ese

modo el verdadero bienestar de la gente”'".

1«1 a violencia simbolica se instituye a través de la adhesion que el dominado se siente obligado a
conceder al dominador (por

consiguiente a la dominacion) cuando no dispone, para imaginarla o para imaginarse a si mismo o, mejor
dicho, para imaginar

la relacion que tiene con €él, de otro instrumento de conocimiento que aquel que comparte con el
dominador y que, al no ser mas

que la forma asimilada de la relacion de dominacion, hacen que esa relacion parezca natural; o, en otras
palabras, cuando los

esquemas que pone en practica para percibirse y apreciarse, o para percibir y apreciar a los dominadores
(alto/bajo,

masculino/femenino, blanco/negro, etc) son el producto de la asimilacion de las clasificaciones, de ese
modo naturalizadas, de

las que su ser social es producto” P. BOURDIEU, La dominacién masculina, Madrid, Anagrama, 2000, p.
51.

' Abrazar la vida, p. 152.



Y eso permite comprender también que la violencia contra las mujeres es parte de
aquella misma violencia que arrancd las tierras comunales en el inicio del sistema
capitalista y de aquella que, como certeramente dijera K. Polany, acompafia la
mercantilizacion de las mercancias ficticias: tierra, hombres y dinero.

Cuando se obliga a tratar y a tratar s6locomo mercancia aquello que no lo es, se
reduce la reproduccion de la vida a funcion del mercado, supeditandola a éste y
mercantilizando la produccion y conservacion de los elementos vitales para la
supervivencia de las nuevas generaciones, asi como la reproduccion de aquellos que han
sido gastados o consumidos. Y es esta mercantilizacion la que exige la considerable
violencia estructural que el ecofeminismo denuncia.

2.- La revalorizacion del vivir

Tradicionalmente la filosofia ha tratado la vida de un modo desencarnado e
individualista. Entre los filosofos que comliinmente se califican como “vitalistas”, entre
otros F. Nietzsche, es comun encontrar una defensa del vivir o de la vida en
contraposicion a las teorias racionalistas ilustradas, como defensa del deseo, de las
pulsiones y de las pasiones frente al imperio de la sensatez y del juicio. Este marco
conceptual centrado en la contraposicion entre razén y pasion, juicio y deseo, hace que
las posiciones de esa filosofia pequen de insuficientes a la hora de comprender una
tematica tan amplia y para nada individual como es la de la vida. En algunos casos ese
esquema se apoya en un biologicismo segln el cual el ambito de los deseos y de las
pasiones seria de indole “natural” (bioldgico) y por tanto la razén no podria nada contra
ellos. Esa especial dicotomia entre cuerpo y espiritu (o mente, o alma) ha sido central en
la filosofia clésica.

Otros filosofos del primer siglo XX, como Heidegger, introducen también el tema
en su filosofia, pero de un modo tan espiritualizado, tan desencarnado y sibilino que le
quitan toda materialidad. Heidegger desdefia hablar del vivir como si no tuviera
enjundia filosofica, habla si, de la facticidad del mundo al que nacemos, de la
imposibilidad por parte de los seres humanos de controlar su vida o su existencia y del
dramatismo de este estar arrojados en un mundo que lo es todo menos nuestro. Pero ese
existir no tiene las caracteristicas vitales y materiales de la vida, sino que es como una
especie de aire enrarecido en el que transcurre el vivir, obscuro y sin aliciente, excepto
en pequefios instantes de iluminacion. Por su parte las ecofeministas rehuyen el
individualismo de las concepciones tradicionales y abordan la tematica de la vida como
aquel conjunto de procesos materiales, interconectados, bioldgicos y sociales que
permiten el mantenimiento de la subsistencia.

Esos procesos tienen caracteristicas propias y especiales que les permiten renovarse
y mantenerse, tienen un ritmo determinado y exigen un determinado trato por parte de
todos aquellos seres, animales y plantas que conviven con ellos, Se trata de un
equilibrio global y delicado que puede ponerse en peligro si no se respetan sus
cadencias. En consecuencia la existencia de la vida en el planeta tierra no puede
tomarse como algo dado, independiente de la accidon humana y que se mantenga por si
mismo, sino que esta en interaccion con los procesos que tienen lugar en €l. Mantener el
mundo en vida exige un largo y penoso trabajo de reproduccion y de conservacion que
no solo contrarrestre los efectos destructivos naturales sino todos aquellos producidos
por la accion humana.

En este punto, de nuevo, la dimension feminista de su discurso es relevante, porque
tanto M. Mies como V. Shiva insisten en que las mujeres, debido al lugar que ocupamos
tradicionalmente en la division sexual del trabajo, nos ocupamos en mucha mayor



medida que los varones, de ese empefio cotidiano en recomponer el tejido de lo vivo.
Las tareas de cuidado y de reproduccion, de limpieza y mantenimiento, de curacion de
las enfermedades, de prevenciéon de las mismas, de atencién a los dafios fisicos y
psiquicos, de rehacer las muchas cosas que se rompen y se deterioran, de coser, de
cocinar, de buscar los elementos comestibles, de cuidar del entorno, mantener el agua y
el aire, ...son tareas que llenan hasta rebosar las vidas de las mujeres en los cuatro
puntos del planeta. Y la experiencia de muchas es que estas condiciones se pueden
destruir en un minuto por la accion desconsiderada e irresponsable de una pelea o de
una contienda, con lo que todo el trabajo resulta baldio.

En este sentido, por tanto, y no por ningtn esencialismo, sino por la experiencia que
nos proporcionan nuestras propias actividades, las mujeres estariamos en mejor
situacion para comprender un hecho a la vez tan elemental y de tanta trascendencia. Por
otra parte esos procesos nunca son individuales. Si la vida se entiende como un conjunto
de ellos, es obvio que unos interaccionan con los otros y que, por lo tanto, mantener
vivas las redes y procesos que aseguran el vivir es algo comun, que se hace entre
muchos(as) y que implica una cultura y un saber recogido en gran parte en las culturas
tradicionales. Ese hacer y ese saber son muy dificiles, por no decir imposibles, de
“privatizar” pues son el resultado de la interaccion de multiples elementos, presentes y
pasados. Es en este punto donde encontramos ecos que resuenan extrafios y tal vez
demasiado misticos a nuestros oidos de europeas occidentales. Cierto que también en
los albores de nuestra cultura, en los antiguos cénticos de la civilizacion griega,
podemos hallar textos con términos parecidos a la exaltacion de la tierra evocada por V.
Shiva. El Himno homérico a la tierra, con su invocacion a la madre universal no esta tan
lejos de la prakriti india. No tenemos dificultad en reconocer sus versos como viejas
metaforas de un universo agrario: “Voy a cantar a la Tierra, madre universal, de solidos
cimientos, la mas augusta, que nutre en su suelo todo cuanto existe; cuanto camina por
la divina tierra o por el ponto, o cuanto vuela, se nutre de tu exuberancia. Por ti se
vuelven prolificos y fructiferos, soberana, de ti depende dar la vida o quitarsela a los
hombres mortales™'%. V. Shiva lo que nos dice es que este componente cultural de las
sociedades agrarias que recuerda permanentemente que la Naturaleza es una entidad
viva de la que formamos parte, desaparece del universo cultural en el mundo
industrializado, el cual se basa en una concepcion de la naturaleza como recurso y de
los seres humanos como sus duefios y controladores'*.

La cosa no pasaria de ser un debate cultural si este olvido no implicara el desprecio
o el desconocimiento de aquellas tareas de conservacion y de respeto de los ritmos
naturales a los que antes me he referido, con gran peligro para el mantenimiento del
equilibrio natural, como demuestran las fuertes y repetidas catastrofes de los ltimos
decenios; y si este fendmeno no estuviera directamente relacionado con la
transformacion de la tierra en objeto de compra-venta y en soporte de actividades

2 Himnos homéricos, Madrid, Gredos, 1978, p. 299.

3 “La revolucion cientifica de Europa transformo la naturaleza de terra mater en una maquina y en una
fuente de materias primas; con dicha transformacion quedaron eliminadas todas las limitaciones éticas y
cognoscitivas que impedian violentarla y explotarla. La revolucion industrial convirtié la economia de
prudente administracion de los recursos para el sustento y la satisfaccion de las necesidades basicas en un
proceso de produccion de bienes para hacer el maximo de ganancias. El industrialismo creé un ilimitado
apetito de explotacion de recursos, y la ciencia moderna proporciono la licencia ética y cognoscitiva para
que dicha explotacion fuera posible, aceptable y deseable. De esta manera, la nueva relacion de dominio y
superioridad del hombre sobre la naturaleza se asoci6 también con los nuevos patrones de dominio y
superioridad sobre la mujer, y la exclusion de ésta de la participacion como socias en la ciencia y el
desarrollo.” ( Abrazar la vida,. p. 23). Encontramos un analisis detallado de este proceso en FOX
KELLER, E., Reflexiones sobre género y ciencia, Valencia, ed. Alfons el Magnanim, 1991.



comerciales e industriales enormemente lucrativas. M. Mies se refiere con cierto detalle
al desastre de Chernobil (1986) y a la catastrofe de Bhopal en India. V. Shiva, en un
articulo sobre el reciente desastre del tsunami (2004) culpa directamente de la magnitud
de los destrozos a la destruccion de los arrecifes costeros para la produccion en gran
escala de gambas y langostinos, asi como al deterioro de la costa con la construccion de
hoteles y refinerias. Segun ella Sri Lanka ya habia sido durante los 70 un milagro del
desarrollo que la habia convertido en zona de libre comercio y en paraiso turistico,
propiciando la construccion de grandes edificios al borde mismo de las playas y
desoyendo las viejas medidas de prudencia de las poblaciones ancestrales. Eso no
significa que el maremoto hubiera podido evitarse, pero si que el “desarrollo” ha
multiplicado sus consecuencias'®.

A mi modo de ver no se trata de una concepcidon mistica que se crea a pies juntillas
la “sacralidad” de la tierra, sino de mantener la capacidad para percibir en la cultura los
ecos de un “saber” antiguo, expresado en forma de imagenes y metaforas, que nos
anima a tener en cuenta y a preservar ese dificil equilibrio. En este punto el pensamiento
ecologista representa una ruptura con el reduccionismo cientificista sin caer en el
irracionalismo, y una defensa de la capacidad de autoorganizacion natural de los seres
vivos, sin caer en el vitalismo individualista.

Ahora bien, si no tiene marca de género, ;por qué llamarlo “principio femenino”? V.
Shiva aporta como justificacion la cosmologia india, segliin la cual todo cuanto existe es
efecto de la energia dinamica que surge a su vez de la tension entre principios opuestos.

Esa energia (prakriti ), que define como “intrinsecamente activa, fuerza poderosa y
productiva en la dialéctica de la creacidon, renovacion y sostén de toda la vida”®® , forma
la substancia del vivir. Con ciertas variaciones corresponderia a la substantia de Spinoza
y a la physis de los antiguos griegos, para quienes ese substrato material autogenerativo
era el elemento basico condicionante de todo vivir (o de todo “ser”).

Lo llama “principio femenino” en oposicion al “principio masculino” de la
destruccion, pero evita cuidadosamente e incluso critica cualquier adscripcion de estos
dos principios a una ideologia de género. O dicho de otro modo, si el género (masculino
y femenino) es construido social y culturalmente, no puede reconocerse ningin
fundamento bioldgico a dicha construccion. Lo que no significa decir que dichas
adscripciones floten sin asidero alguno. Los trabajos en torno a la distincidon sexo-
género han mostrado como un sistema de diferencias y de roles se adscribe sobre los
individuos de la especie, anudandolo a las diferencias bioldgicas de los cuerpos de
hombres y mujeres. En si, es decir desde el punto de vista de la mera biologia, tales
diferencias bioldgicas (anatdmicas y fisioldgicas) no engendran las diferencias sociales,
culturales, de status y de roles que quedan ligadas a ellas, sino que un largo proceso

1 «A 1o largo de los ultimos afios de globalizacion dirigida por el libre mercado, el respeto a la
vulnerabilidad de los ecosistemas costeros ha sido sacrificado en aras de la construccion de hoteles, de
criaderos de camarones a escala industrial y de refinerias. Los manglares y los arrecifes de coral han sido
implacablemente destruidos, quitindose asi las barreras protectoras naturales contra tormentas, ciclones,
huracanes y tsunamis. Cuando realizamos un estudio sobre el ciclon de Orissa, que mat6 a 30.000
personas en 1999, hallamos que la destruccion fue mucho mas severa donde se habian eliminado los
manglares para hacer criaderos de camarones y refinerias. El movimiento popular hizo que la Suprema
Corte de India ordenara cerrar los criaderos de camarones ubicados a menos de 500 metros de la linea de
la costa de acuerdo. Al fundamentar su voto dos miembros de la Suprema Corte sefialaron que “el dafio
causado a la ecologia y la economia por los establecimientos industriales de piscicultura es mas alto que
las ganancias por la venta de sus productos. Quizas por esa razon los paises europeos y Estados Unidos no
permiten que sus aguas costeras sean explotadas por criaderos de camarones”, Lecciones del tsunami para
quienes menos aprecian a la madre tierra, 14.1.2004, www.rebelion.org.

' Abrazar la vida, p.77.




historico de construccion de instituciones y roles diferenciales legitimadas
ideologicamente, que denominamos “patriarcado”, ha hecho confluir unas con otras
como si se desprendieran naturalmente” de ellas. '

Siendo eso asi, las luchas feministas tropiezan con el problema de que la
deconstruccion del rol de género que nos ha sido adscrito nos deja en muchos de los
casos “libres”, es decir, desprovistas de modelos que no sean los dominantes, cuya
marca de género no logramos percibir. Seria el caso de todas aquellas feministas que no
cuestionan los modelos sociales dominantes y que s6lo aspiran a una equiparacion con
los varones en todos los ambitos. Pero, por el otro lado, el cuestionamiento de esos
modelos como “masculinos” lo que lleva implicito su rechazo, propicia el volver la
mirada hacia unos presuntos valores femeninos, que estarian ligados a nuestra biologia
y especialmente a la capacidad reproductiva —la maternidad— cosa que a muchas
mujeres les resulta no solo esencialista sino insuficiente e incluso una carga, puesto que
no permite ningun distanciamiento de la propia biologia ni siquiera, casi, una
elaboracion simbdlica de todo ello.

A mi modo de ver las ecofeministas, como otras corrientes feministas
contemporaneas, intentan salvar esta dificultad. No sélo se distancian de las “feministas
de la diferencia” por su falta de analisis sociales y politicos'’ sino que hacen de ese,
quiza mal denominado, “principio femenino” un principio de subsistencia del vivir que
“no esta Unicamente encarnado en la mujer, sino que es el principio de actividad y
creatividad de la naturaleza, la mujer y el hombre”'®. Con ello, la recuperacion de esa
vieja concepcidon, conservada en los sectores mas alejados del predominio del
capitalismo, y mantenida viva entre las poblaciones agrarias del Sur, en especial las
mujeres, que siguen viendo en el mantenimiento de la vida una condicion preliminar de
la supervivencia, ofreceria una alternativa al capitalismo patriarcal y explotador del
primer mundo. Sus virtualidades quedan ejemplificadas por movimientos colectivos en
defensa de la tierra, de los bosques y del agua, tales como el movimiento Chipko,
protagonizado por las mujeres habitantes de los bosques del Himalaya en el decenio de
los 70", en los que muchas de ellas han participado y a partir de los cuales han
elaborado sus posiciones tedricas.

3.- El enfoque “materialista critico”

Desde un punto de vista filoséfico su perspectiva epistemologica merece
consideracion, por poner de relieve la interconexidon entre aquellos campos que los
saberes especializados habian separado. Con todo, ese proceder les ha acarreado la
critica de “espiritualismo”. Ellas reconvierten esa etiqueta sin rechazarla del todo, ya
que a su modo de ver, el término “espiritualidad” ha designado en muchas ocasiones
una percepcion sesgada de dicha interconexion, siendo “espiritu” el principio vital que
mantiene el universo en conexidén. Sostienen sin embargo que su posicidon no es
“espiritualista” sino que prefieren hablar de un “materialismo de la subsistencia” al que
denominan “materialismo critico”. Lo definen como “un materialismo, una inmanencia

16 GALCERAN,M., “Naturalismo e anti-naturalismo. Em torno da distingao sexo/género”, Pensar no
femenino, Lisboa, edigo-

es Colibri, 2001, pp.35-45.

' “la teorfa feminista de la diferencia ignora los mecanismos del sistema capitalista mundial y su
capacidad de transformar la vida en mercancias comercializables y en dinero”, Ecofeminismo, p. 24.
'8 Abrazar la vida, p.95.

"% Para una descripcion y analisis del movimiento, v. Abrazar la vida, pp. 99y ss.

10



que tiene sus raices en la produccion cotidiana de subsistencia que realizan la mayoria
de las mujeres del mundo y que es el fundamento de nuestra posicion ecofeminista”?.

A juicio de algunas autoras, la polémica entre “esencialismo” y “materialismo” no
deja de resultar curiosa. Como argumenta M. Mellor “de hecho la dicotomia entre
esencialismo y materialismo es una contradiccion. Parece ser una dicotomia si se la
considera desde una perspectiva de la realidad masculina, pero si se la considera desde
la perspectiva de la vida de las mujeres, se ve claramente que es una contradiccion. La
construccion masculina del mundo social, presupone como base material el tiempo y el
trabajo de las mujeres. Pero cuando las mujeres intentan articular una perspectiva que
refleje sus presupuestos sociales, se las acusa de esencialismo o cuando menos, se les
reprocha que se desvian de las lucha econémica “primaria” contra el capital™'

La critica de “esencialismo” en cierta forma se muerde la cola, pues si, como dice
M. Mellor, aquella perspectiva tedrica que hace cuentas con la posicion desarrollada por
las mujeres a partir de su situacion, es criticada por “esencialista”, no se comprende por
qué aquella que ha sido articulada por los varones a partir de la suya (primado de la
produccion, separacion naturaleza/cultura, dominio de la naturaleza por el “hombre”...)
no deberia ser considerada como tal. Con todo, uno de los puntos algidos de la critica
que ataiie especialmente a las feministas marxistas, es su extension a la economia de
Marx al que se acusa de participar de aquel paradigma productivista antes mencionado.
Sin entrar en el largo debate sobre el trabajo doméstico y en qué medida afecta o
contradice la teoria del valor’, dicho debate ha obligado a introducir en el analisis
econdmico el punto de vista de la reproduccion, no sélo de la reproduccion ampliada de
capital, a la que Marx dedica amplios andlisis, sino en su relacién con la reproduccion
de las condiciones del vivir.

En este punto una de las consideraciones mas interesantes estriba en introducir en la
reproduccion ampliada la dimension temporal. O dicho de otra manera, hablar de
reproduccion del capital implica tener en cuenta que los productos producidos en una
determinada secuencia productiva, que incorporan una determinada cantidad de valor,
seran extraidos del mercado por sus compradores con lo que entrardn en la esfera del
consumo. La repeticion de la produccién para abastecer a nuevos consumidores
presupone el uso de recursos (materias primas, medios de produccion, fuerza de trabajo)
que tendran que estar disponibles en cada nueva fase del proceso productivo. Ahora
bien, estos recursos pueden tener un “tiempo” determinado de reproduccion que sea mas
lento que aquél en que deben estar disponibles. Dado que el plusvalor relativo se extrae
fundamentalmente aumentando el ritmo y la intensidad del trabajo, es posible que el
ritmo en que dichos recursos son consumidos en la produccion de diversos bienes o
servicios, no guarde relacion con el ritmo de su reproduccion natural. A partir de ahi se
produce una desviacion entre la velocidad méxima a la que tiende la circulacion y
reproduccion del capital, tanto en su forma mercancia como en su forma dineraria, y el
ritmo propio de la reproduccion “natural” de los insumos: recursos, materias primas,
fuerza de trabajo. Una forma de reducir la desviacion entre las dos magnitudes consiste
precisamente en la industrializacion del agro y en la potenciacion de la produccion
artificial de los recursos, con los consiguientes efectos negativos que, como hemos

% Ecofeminismo. p. 35.

21 “Fiir einen 6kosozialistischen Femminismus”, en Argument, 205, 1994, p. 385

*2 Pionera en estos trabajos fue M? Rosa dalla COSTA con su famoso libro Las mujeres y la subversion de
la comunidad, México, s. XXI, 1975. V. Sobre el debate Historisch-kritisches Worterbuch des
Feminismus, Hamburg, Argument, 2003, pp. 540 y ss.

11



visto, denuncian insistentemente las ecofeministas™, pues si bien genera recursos
rapidos para la industria, empobrece llegando a ponerlos en peligro, los sistemas de
subsistencia y de reproduccion social. El otro punto que el ecofeminismo comparte con

el ecologismo en general es su insistencia en la finitud del planeta y de los recursos,
lo que traslada el punto central de las doctrinas emancipatorias de la tematica de la
libertad a la de la necesidad. En la tradicion clasica la emancipacion ha sido otro
nombre de la libertad, y ésta un tema repetido que hacia de la separacion por parte de
los seres humanos de las constricciones naturales, la clave de bodveda de su bienestar y
de su felicidad.

los tiempos de reproduccion “humana”, contraponiendo la exigencia de movilidad y
de flexibilidad laboral a los tiempos “durativos” necesarios para la reproduccion. Esta
concepcion, en rapido auge en la filosofia burguesa a partir del s. XVIII, reposaba en
una antropologia, segun la cual los seres humanos podian no s6lo dominar los caracteres
naturales de su propia biologia (los instintos de su cuerpo, las imaginaciones e ilusiones
de su mente, los deseos de su animo) sino crear una sociedad que lograra controlar la
naturaleza y dominarla. Su libertad implicaba pues no soélo el movimiento de
distanciarse de los rasgos naturales constitutivos de su individualidad, sino también la
capacidad para, en ese distanciamiento, crear las condiciones sociales, politicas y
culturales de un mundo plenamente humano o dicho en los términos de la época, una
segunda naturaleza.

Ese modelo propicid interminables discusiones ligadas a la relacion entre la primera
y la segunda naturaleza, a la distincion de géneros que vinculaba las mujeres a la
primera naturaleza y los hombres a la segunda, a los limites de esa naturaleza segunda y
su re-

lacién con la primera, ... Y sin embargo la idea de la “emancipacién”, como
liberacion de aquellas trabas que mantenian atados los seres humanos a sus
constricciones, sin diferenciar total y taxativamente las naturales de las sociales, siguid
siendo operativa como ideal politico. Ello comportaba una cierta nocion de “infinitud”,
como si esa distancia pudiera extenderse indefinidamente y como si la capacidad por
parte de los seres humanos para reducir las exigencias de su naturalidad pudiera
expandirse infinitamente. El pensamiento ecologista ha tenida la gran virtud de
despertarnos, quizd demasiado brutalmente, de tal ensuefio. Nos ha ensefiado que el
planeta y los recursos son finitos y que en un planeta finito, la necesidad es ineludible.
Por tanto ha contribuido a echar por la borda los suefios de libertad fuera o mas alla de
la necesidad, sin que esto lleve a una resignacion desencantada o a un cinismo
demoledor. Para las ecofeministas, la constatacion de la finitud del mundo las inclina,
como hemos visto, a revalorizar el vivir. Se trata de cambiar el punto de mira y dejar de
aspirar a una “liberacion” de las condiciones naturales de la existencia para centrarse en
la consideracion nueva de dichas condiciones.

Pero dado que, como hemos visto, una de las corrientes mas fuertes del feminismo
entronca precisamente con aquella idea emancipadora que hace de la libertad su
objetivo, exigiendo para las mujeres la misma libertad de que gozan los varones, las
contradicciones que resalta el ecofeminismo, resultan especialmente provocadoras, lo
que las hace objeto de diversos malos entendidos. Si la “libertad” de los varones, reposa
en gran medida sobre el olvido y la desconsideracion de sus necesidades naturales, que

 Una consecuencia de este planteamiento en relacién a la fuerza de trabajo es que muestra como el
capitalismo distorsiona. V. por ¢j. BOLTANSKI, L. y CIAPELLO,E., El nuevo espiritu del capitalismo,
Madrid, Akal, 2002; BRENNAN, T., “Arbeitskraft und Natur als Reproduktionskosten”, en Argument,
205,1994, pp. 341 y ss.

12



son cargadas Unicamente sobre una parte de la poblacion, las mujeres, lo que permite
soflar con la independencia frente a lo natural, es obvio que aquellas mujeres que
accedan a ese status, deberan cargar a su vez la satisfaccion de sus necesidades naturales
en otros segmentos poblacionales, sea en otras mujeres, sea en poblaciones migrantes,
sea en sectores sometidos ocupados en las tareas de subsistencia. En su fase actual el
capitalismo tiende a incluir el trabajo en estos sectores dentro de la gestion capitalista
con trabajo asalariado (empresas de limpieza, de comida a domicilio, de cuidados para
personas mayores...) convirtiéndose en una especie de capitalismo “biopolitico” que
gestiona las tareas necesarias para la subsistencia de modo capitalista, descargando de
ellas a los segmentos mas ricos de la poblacion, mujeres incluidas. Por el contrario el
ecofeminismo nos recuerda que nos es imposible deshacernos de nuestra “naturalidad”
y que el suefio de nuestra independencia de las condiciones materiales finitas de nuestra
subsistencia presupone sobrecargar con ellas a las poblaciones mas pobres del planeta.

Conclusion

A la pregunta sobre si el ecofeminismo aporta alguna alternativa, hay que responder
positivamente. El ecofeminismo aporta algunos elementos alternativos que he intentado
resumir en los apartados precedentes. Promueve una nueva concepcion del desarrollo y
de la pobreza, haciéndonos comprender que las politicas capitalistas de desarrollo no
contribuyen a ésta, puesto que desvian recursos desde los sistemas de subsistencia a los
sistemas industriales aumentando los desequilibrios. Ciertamente se puede objetar,
como de hecho le han reprochado algunas criticas, que su discurso embellece estos
sistemas e idealiza un pasado que en ningun modo fue tan armoénico como se pretende.
Pero atin asi, y aceptando que es necesario un analisis mas detallado y preciso de dichas
sociedades, su aguijon critico no se puede pasar por alto.

Lo mismo ocurre con la revalorizacion del vivir y con la critica de algunos
conceptos claves en la tradicion dominante, como el de “libertad”. También ahi es
necesaria cierta prudencia pero, a mi modo de ver, sus posiciones posibilitan un giro
que resulta imprescindible para no ahogarnos en las contradicciones actuales de un
sistema capitalista que ha devenido omniabarcante. No se trata por otra parte de que las
mujeres tengamos la receta ni de que carguemos sobre nuestros hombros con la
salvacion de la humanidad, sino de darse cuenta de que poner en primer plano el
problema de la subsistencia es una necesidad ineludible en la lucha contra el capitalismo
global. Y gran parte del trabajo de subsistencia recae sobre nosotras. Seriamos ciegas si
nos negaramos a elaborar y a tomar en serio el conocimiento que proviene de nuestra
situacion.

13



